
Queer spaces 

are 

safe spaces?!

VEREINSRÄUMEOFFENE TREFFS COMMUNITY-ORTE

Ideen 
für ein Schutzkonzept 

für inklusive Gemeinschaftsorte



Impressum

Herausgegeben von: 

SPEKTRUM hostet by Integrationshaus e.V.
Redaktion: Vinc Lanzarotta und Elizaveta Khan
Dezember 2025

2



Inhaltsverzeichnis

1.Präambel & Selbstverständnis                                                                4 - 5                                            
2.Grundprinzipien unserer Arbeit                                                              6    

       2.1. Intersektionalität als Analyseperspektive und Praxis              6 - 7  
       2.2 Betroffenenorientierung statt Täter*innenschutz                     8 - 9   
       2.3 Machtkritik und verteilte Verantwortung                                     10 - 11
       2.4 Transparenz und echte Zugänglichkeit                                          12 - 13

3.Geltungsbereich und Zielgruppen                                                         14 - 15    

4.Partizipative Risiko- und Bedarfsanalyse                                            16 - 17

   5. Prävention im Alltag – Konkrete Praktik                                              18
       5.1 Ein lebendiger Verhaltenskodex                                                      18 - 20
       5.2 Awareness-Strukturen, die funktionieren                                     21 - 22
       5.3 Sprache und Kommunikation bewusst gestalten                      23 - 24
       5.4 Räume und Infrastruktur durchdacht gestalten                        25 - 26

6. Intervention – Wenn Grenzen verletzt werden                                 27 - 31

7.Beschwerdestrukturen – Zugänglich und niedrigschwellig           32 - 33

8.Qualifizierung und Selbstreflexion – Ein fortlaufender Prozess  34 - 36

9.Monitoring und Weiterentwicklung – Ein lebendiges Konzept     37 - 39
               
 Schlussätze und Dankesworte                                                                      40

3



1. Präambel & Selbstverständnis

Queere Räume entstehen aus einem tiefen Bedürfnis heraus: dem Bedürfnis nach

Schutz in einer Welt, die queeres Leben oft unsichtbar macht, pathologisiert oder

aktiv bekämpft. Sie entstehen aus dem Wunsch nach echtem Austausch, nach

Freude ohne ständige Erklärungen, nach Solidarität, die über bloße Worte

hinausgeht. Für viele queere Menschen – und hier sprechen wir insbesondere von

Queers of Colour, migrantisierten queeren Personen, trans*, inter* und nicht-

binären Menschen, von behinderten und neurodivergenten queeren Personen

sowie von jenen, die von Armut und Klassismus betroffen sind – sind diese Räume

oft die einzigen Orte, an denen sie durchatmen können. Orte, an denen sie nicht

erklären müssen, wer sie sind. Orte, an denen Sichtbarkeit nicht automatisch

Gefahr bedeutet. Orte, an denen Verbundenheit möglich wird.

Gleichzeitig müssen wir uns einer unbequemen Wahrheit stellen: Queere Räume

sind keine diskriminierungsfreien Räume per se. Die bloße Tatsache, dass wir uns

als queer verstehen oder unter dem Dach queerer Community

zusammenkommen, schützt uns nicht automatisch davor, einander zu verletzen.

Auch innerhalb queerer Zusammenhänge wirken gesellschaftliche

Machtverhältnisse weiter, manchmal sogar besonders subtil und schmerzhaft,

gerade weil wir uns hier Sicherheit erhofft hatten. Rassismus zeigt sich in queeren

Räumen ebenso wie Antisemitismus, Ableismus, Klassismus, Sexismus,

Trans*feindlichkeit, Lookismus und Bodyshaming. Diese Diskriminierungsformen

verschwinden nicht an der Tür, nur weil wir einen Regenbogen daran gehängt

haben. 

„Sicherheit ist kein Zustand, sondern ein fortlaufender, gemeinsamer Prozess.“ 

4



Manchmal treten sie offen zutage, oft wirken sie subtil – in der Art, wie

Gesprächsführung funktioniert, wer gehört wird und wer nicht, wessen Körper

willkommen ist und wessen als „zu viel" oder „zu anders" markiert wird.

Dieses Schutzkonzept basiert auf der grundlegenden Überzeugung, dass

Sicherheit kein erreichter Zustand ist, sondern ein fortlaufender, gemeinsamer

Prozess. Schutz entsteht nicht durch gute Absichten allein, so wichtig diese auch

sind. Schutz entsteht durch das Zusammenwirken mehrerer Faktoren: durch klare,

nachvollziehbare Haltungen, die wir nicht nur proklamieren, sondern leben; durch

verbindliche Regeln, die nicht willkürlich angewandt werden; durch transparente

Strukturen, die nachvollziehbar machen, wer wofür verantwortlich ist; und durch

die echte, gelebte Bereitschaft aller Beteiligten, Verantwortung zu übernehmen –

besonders dann, wenn es unbequem wird.

Wir verstehen dieses Schutzkonzept ausdrücklich nicht als Kontrollinstrument,

nicht als Katalog von Verboten, nicht als Werkzeug der Überwachung. Vielmehr

sehen wir es als gemeinsame Grundlage, als Orientierungsrahmen, der es uns

ermöglicht, Konflikte frühzeitig zu erkennen, Grenzverletzungen ernst zu nehmen

und Gewalt – in all ihren Formen – solidarisch zu bearbeiten. Es geht darum,

gemeinsam zu lernen, Verantwortung zu teilen und Räume zu schaffen, in denen

möglichst viele Menschen möglichst sicher sein können, ohne dabei zu vergessen,

dass vollkommene Sicherheit eine Illusion ist. Was wir aber tun können, ist unser

Bestes geben, immer wieder neu, immer wieder lernend.

Kernprinzip Präambel 

– Queere Räume sind nötig – und gleichzeitig nicht
automatisch diskriminierungsfrei.
 – Schutz ist eine Praxis, kein Zustand.
 – Verantwortung ist geteilt und endet nicht an der Tür
des Raumes. 

5



Diskriminierung wirkt niemals eindimensional. Menschen erleben nicht isolierte

Formen der Unterdrückung, sondern komplexe, sich überschneidende und

gegenseitig verstärkende Systeme von Macht und Marginalisierung. Eine Schwarze

trans* Frau bewegt sich durch queere Räume mit völlig anderen Erfahrungen,

Ängsten und Bedürfnissen als ein weißer cis-geschlechtlicher schwuler Mann. Eine

nicht-sprechende autistische nicht-binäre Person begegnet anderen Barrieren als

akademisch sozialisierte Szene-Aktivist*innen, die den Fachjargon beherrschen

und gewohnt sind, sich verbal durchzusetzen. Eine armutsbetroffene lesbische

Frau erlebt andere Ausschlüsse als jemand, die sich teure Szene-Events leisten

kann und über ein stabiles soziales Netzwerk verfügt.

Intersektionalität bedeutet in der Praxis, diese verschiedenen Ebenen von

Diskriminierung und Privilegierung systematisch mitzudenken. Es bedeutet

anzuerkennen, dass ein queerer Raum für verschiedene Menschen sehr

unterschiedlich sicher oder unsicher sein kann. Wir müssen uns immer wieder

fragen: Wer fühlt sich hier wohl? Wer kommt überhaupt? Wer bleibt weg – und

warum? Welche Stimmen dominieren unsere Gespräche? Wessen Perspektiven

fehlen systematisch?

Ein konkretes Beispiel aus der Praxis: Ein offener queerer Treff wirkt auf den ersten

Blick inklusiv und einladend. Die Einladungen betonen ausdrücklich, dass alle

willkommen sind. Doch wenn wir genauer hinschauen, zeigt sich ein anderes Bild.

In den Gesprächen dominieren regelmäßig weiße, akademisch geprägte queere

Personen. Sie verwenden Fachbegriffe aus Gender Studies und queer theory,

setzen Wissen über politische Debatten voraus und führen Diskussionen auf eine

Art, die bestimmte Bildungshintergründe erfordert.

2. Grundprinzipien unserer Arbeit 

Unsere Arbeit orientiert sich an vier zentralen Grundprinzipien, die in allen
Bereichen handlungsleitend sind: Intersektionalität, Betroffenenorientierung,
Machtkritik sowie Transparenz und Zugänglichkeit. 

2.1 Intersektionalität als
Analyseperspektive und Praxis

Wer fehlt? 

Wer bleibt weg

 und warum? 

6



Praxisbeispiel: „Alle sind willkommen“ 
– aber nicht alle bleiben 

In einem offenen queeren Treff dominieren weiße, akademisch geprägte

queere Personen die Gespräche. Sie nutzen Fachbegriffe, setzen Vorwissen

voraus und führen Diskussionen in hohem Tempo. Queers of Colour und

Personen mit anderen Bildungshintergründen beteiligen sich weniger, ziehen

sich zurück oder kommen nicht wieder.

 Eine intersektionale Perspektive bedeutet z. B.:

 – Sprache zugänglicher gestalten, Fachbegriffe erklären oder reduzieren,

 – Moderation einsetzen, die Redezeit verteilt und achtet,

 – Formate und ggf. Schutzräume für Queers of Colour schaffen, in denen

keine zusätzliche Bildungsarbeit für weiße Queers geleistet werden muss. 

 Queers of Colour sind zwar anwesend, beteiligen sich aber deutlich seltener an

Gesprächen. Manche ziehen sich nach und nach zurück, andere kommen

irgendwann einfach nicht mehr. Wenn wir sie fragen würden – was wir tun sollten –

könnten wir hören, dass sie sich nicht gesehen fühlen, dass ihre Themen keinen

Raum finden, dass sie ständig erklärt oder hinterfragt werden, wenn sie

rassistische Erfahrungen ansprechen.

Eine intersektionale Perspektive bedeutet hier, nicht nur die Oberfläche zu sehen

(„alle sind willkommen"), sondern die tatsächlichen Dynamiken zu analysieren. Sie

bedeutet, Sprache, Gesprächsführung und Raumdynamiken bewusst zu

verändern. Vielleicht braucht es Formate, die weniger auf akademische

Wortgewandtheit setzen. Vielleicht braucht es aktive Moderation, die darauf

achtet, wer wie viel Raum einnimmt. Vielleicht braucht es auch separate Räume, in

denen Queers of Colour unter sich sein können, ohne ständig die Bildungsarbeit

für weiße Queers leisten zu müssen.

7



Ein zentrales Prinzip unserer Arbeit ist die konsequente Orientierung an den

Wahrnehmungen, Bedürfnissen und Grenzen der betroffenen Personen. Das

bedeutet: Die Wahrnehmung der Person, die eine Grenzverletzung oder

Diskriminierung erlebt hat, ist ausschlaggebend – nicht die Absicht der Person, die

gehandelt hat. Diese Haltung steht im direkten Widerspruch zu dem, was wir in der

Gesamtgesellschaft häufig erleben, wo Täter*innen geschützt werden und

Betroffene sich rechtfertigen müssen.

Wie oft hören wir Sätze wie: „Das war doch nur ein Witz, du bist zu sensibel." „So

war das nicht gemeint." „Du interpretierst da zu viel rein." „Jetzt übertreibst du

aber." Diese Aussagen haben eines gemeinsam: Sie verschieben die Verantwortung

von der handelnden Person zur betroffenen Person. Sie relativieren das Erleben

der betroffenen Person und verstärken damit die ursprüngliche Grenzverletzung.

Die betroffene Person muss nun nicht nur mit der ursprünglichen Verletzung

umgehen, sondern auch damit, dass ihre Wahrnehmung in Frage gestellt wird.

Betroffenenorientierung bedeutet einen grundlegend anderen Ansatz: zuhören,

ohne sofort in Verteidigung zu gehen. Anerkennen, dass die andere Person verletzt

wurde, unabhängig davon, ob das beabsichtigt war. Handeln, ohne vorher

Rechtfertigungen oder „Beweise" einzufordern. Das heißt nicht, dass es keine

Gespräche oder Klärungen geben kann. Aber die Ausgangshaltung ist: Ich glaube

dir. Deine Wahrnehmung ist gültig. Was brauchst du jetzt?

Diese Haltung erfordert von uns allen eine hohe Bereitschaft zur Selbstreflexion.

Sie erfordert, dass wir aushalten können, dass unsere Handlungen andere verletzt

haben könnten, auch wenn wir das nicht wollten. Sie erfordert, dass wir lernen,

zwischen Intention und Wirkung zu unterscheiden und anzuerkennen, dass gute

Absichten nicht automatisch vor schädlichen Auswirkungen schützen.

2.2 Betroffenenorientierung statt
Täter:innenschutz

Wirkung > Absicht

„Ich glaube dir“

Keine Beweislast bei

Betroffenen

8



Checkliste: Betroffenenorientierte Reaktionen

[ ] Bei Schilderungen von Grenzverletzungen zunächst zuhören, nicht
relativieren.
[ ] Sätze wie „Ich glaube dir“ und „Danke, dass du das teilst“ aktiv nutzen.
[ ] Keine „Beweise“ einfordern, bevor gehandelt wird.
[ ] Keine Diskussion darüber, „ob es wirklich so schlimm war“.
[ ] Betroffene nach Bedürfnissen fragen, nicht Lösungen überstülpen.

Praxisbeispiel: „War doch nicht so gemeint“
Bei einem Treff beschreibt eine trans* Person einen verletzenden
Kommentar zu ihrem Körper.
 Reaktion einer anderen Person:
 „So war das doch gar nicht gemeint, du übertreibst.“
Betroffenenorientiert handeln bedeutet hier:

Zuerst der betroffenen Person zuhören, nicht rechtfertigen.
Anzuerkennen: Der Kommentar war verletzend, unabhängig
von der Absicht.
Im Gespräch mit der handelnden Person deutlich machen,
warum die Aussage grenzüberschreitend war.
Nicht von der betroffenen Person erwarten, das Gespräch zu
moderieren oder zu „vermitteln“.

Die Wahrnehmung der betroffenen Person ist Ausgangspunkt –

nicht die Intention der handelnden Person.

Wirkung zählt mehr als Absicht.

„Ich glaube dir“ ist Grundhaltung, nicht Ausnahme.

Verantwortung bleibt bei der Person, die gehandelt hat – nicht

bei der betroffenen Person.

Kernprinzip Betroffenenorientierung 

9



Nicht alle Personen bewegen sich mit der gleichen Sicherheit und den gleichen

Möglichkeiten durch queere Räume. Menschen mit bestimmten Privilegien – zum

Beispiel weiße Menschen, cis-geschlechtliche Menschen, deutschsprachige

Menschen ohne erkennbaren Akzent, Menschen ohne sichtbare Behinderungen,

Menschen mit institutioneller Anbindung oder sozialem Kapital – haben strukturell

mehr Macht und damit auch mehr Verantwortung. Diese Verantwortung zeigt sich

auf verschiedenen Ebenen. Menschen mit mehr Privilegien haben die

Verantwortung, Diskriminierung zu erkennen, auch wenn sie selbst nicht betroffen

sind. Sie haben die Verantwortung einzugreifen, Position zu beziehen, sich nicht

rauszuhalten. Schweigen ist keine neutrale Position – Schweigen stabilisiert

bestehende Machtverhältnisse.

Ein Beispiel: Eine weiße queere Person hört in einem Gespräch eine rassistische

Bemerkung. Vielleicht ist es eine „nur" eine Mikroaggression, vielleicht ein

vermeintlich harmloser Witz. Die weiße Person fühlt sich unwohl, sagt aber nichts,

„um keinen Konflikt zu verursachen", „um die Stimmung nicht zu ruinieren", „weil es

vielleicht gar nicht so gemeint war". Die Queers of Colour im Raum hören dieselbe

Bemerkung. Für sie ist es vielleicht die zehnte solche Bemerkung diese Woche. Sie

sind erschöpft, müde davon, ständig intervenieren zu müssen. Sie sehen, dass die

weißen Anwesenden schweigen. Die Botschaft, die ankommt: Ihr seid hier nicht

sicher. Niemand wird für euch eintreten.

2.3 Machtkritik und verteilte
Verantwortung

Verantwortung übernehmen bedeutet hier, die eigene Komfortzone zu verlassen.
Es bedeutet, Position zu beziehen, auch wenn das unangenehm ist. Es bedeutet
anzuerkennen, dass Harmonie auf Kosten marginalisierter Menschen keine echte
Harmonie ist, sondern Unterdrückung. Diese Verantwortung gilt nicht nur für
offensichtliche Situationen. Sie gilt auch in subtileren Momenten: Wer moderiert
Gespräche? Wer hat Zugang zu Entscheidungsmacht? Wessen Expertise wird
anerkannt? Wer darf Fehler machen, ohne dass die ganze Gruppe in Frage gestellt
wird? Machtkritik bedeutet, diese Fragen immer wieder zu stellen und bereit zu
sein, Macht abzugeben, Räume zu schaffen und Strukturen zu verändern.

Privileg =

Verantwortung

Schweigen ist

Parteinahme

Harmonie vs.

Gerechtigkeit
10



Checkliste: Verantwortung mit Privilegien 

[ ] Eigene gesellschaftliche Positionen reflektieren (z. B. Weißsein, Cis-Sein,
Bildungsprivilegien).
[ ] Rassistische, ableistische, trans*feindliche oder sexistische Aussagen
nicht stehen lassen.
[ ] In Konfliktsituationen nicht auf „Neutralität“ zurückziehen.
[ ] Räume, Moderation, Ressourcen bewusst mit Menschen aus
marginalisierten Gruppen teilen.
[ ] Feedback zu eigenen blinden Flecken aktiv einholen und annehmen.

Praxisbeispiel: Rassistischer „Witz“ im Plenum       
                          
 In einer Gruppe macht eine weiße Person einen rassistischen
„Witz“.
 Weiße Anwesende lachen verlegen und wechseln das Thema,
Queers of Colour werden still.
 Es gibt keine direkte Reaktion.
Machtkritisches Handeln könnte hier sein:

Eine weiße Person sagt klar: „Stop, das war rassistisch – das
hat hier keinen Platz.“
Kurze Unterbrechung, Hinweis auf den Verhaltenskodex.
Nach dem Treffen: Gespräch mit der Person, die den Witz
gemacht hat.
Angebot an betroffene Personen, über ihre Perspektive zu
sprechen – ohne Druck.

Privilegien bringen Verantwortung mit sich.
Schweigen stabilisiert bestehende Machtverhältnisse.
Harmonie, die auf Kosten marginalisierter Menschen geht, ist
keine Harmonie, sondern Anpassungsdruck.
Machtkritik heißt: Strukturen, nicht nur Einzelpersonen
hinterfragen.

Kernprinzip Machtkritik 

11



Schutz funktioniert nur, wenn alle Beteiligten wissen, woran sie sind. Transparenz

ist keine Nebensache, sondern eine Grundvoraussetzung für Vertrauen und

Sicherheit. Menschen müssen wissen: Was gilt hier? An wen kann ich mich

wenden? Was passiert, wenn etwas passiert? Wie werden Entscheidungen

getroffen? Wer ist wofür verantwortlich?

Zu oft existieren Awareness-Strukturen, Schutzkonzepte oder Verhaltenskodizes

nur „intern im Orga-Team" oder stehen irgendwo auf einer Website, die kaum

jemand liest. Besucher*innen des Raumes wissen nichts davon oder nur vage. Das

hat konkrete Folgen: Betroffene von Grenzverletzungen melden sich nicht, weil sie

nicht wissen, dass es Ansprechpersonen gibt. Menschen, die sich unsicher fühlen,

wissen nicht, ob und wie sie Unterstützung bekommen können. Personen, die eine

Beschwerde haben, wissen nicht, an wen sie sich wenden können, ohne dass die

Information unkontrolliert weitergegeben wird.

Transparenz bedeutet, diese Informationen aktiv und wiederholt zu

kommunizieren. Es reicht nicht, ein Schutzkonzept einmal zu verschicken oder

auszuhängen. Menschen müssen zu Beginn jedes Treffens kurz daran erinnert

werden: „Heute sind die Awareness-Personen XY und Z, erkennbar an den roten

Armbändern. Wenn ihr euch unwohl fühlt oder Unterstützung braucht, könnt ihr

jederzeit auf uns zukommen." Diese Information muss in verschiedenen Formaten

verfügbar sein: mündlich angesagt, schriftlich sichtbar, vielleicht auch in einfacher

Sprache oder in mehreren Sprachen.

Zugänglichkeit geht über das Bereitstellen von Informationen hinaus. Sie bedeutet

auch, Barrieren aktiv abzubauen. Sind die Räume tatsächlich barrierefrei? Gibt es

Induktionsschleifen für Menschen mit Hörgeräten? Sind Texte in einfacher

Sprache verfügbar? Können Menschen, die nicht gut Deutsch sprechen, trotzdem

teilnehmen? Gibt es ruhige Rückzugsorte für neurodivergente Menschen? Sind die

Kosten für Veranstaltungen so gestaltet, dass auch armutsbetroffene Menschen

teilnehmen können?

2.4 Transparenz und echte
Zugänglichkeit

„Schutzstrukturen nützen nur, wenn Menschen wissen, dass es sie gibt – und wie sie sie
nutzen können.“ 

12



Transparenz schafft

Vertrauen

Infos immer wiederholen

Barrieren aktiv abbauen

Praxisbeispiel: Unsichtbare Awareness-Strukturen

Ein Treff hat ein Awareness-Team – aber:
Es steht nur in einem internen Dokument,
Besucher*innen wissen nicht, wer zuständig ist,
es gibt keine mündliche Info zu Beginn.

Folge: Betroffene melden sich nicht, weil sie keine
Ansprechperson erkennen.
Veränderung:

Zu Beginn jedes Treffs: kurze Vorstellung der Awareness-
Personen.
Sichtbare Kennzeichnung (Buttons, Armbänder).
Aushang mit Kontaktdaten und Zuständigkeiten.
Info in leichter Sprache, ggf. mehrsprachig.

Checkliste: Transparenz & Zugänglichkeit

[ ] Zu Beginn jeder Veranstaltung: Wer macht Awareness?
[ ] Beschwerdewege und Kontaktpersonen gut sichtbar im Raum.
[ ] Infos in verständlicher Sprache, ggf. in mehreren Sprachen.
[ ] Barrieren (Treppen, Kosten, Lautstärke, Sprache) aktiv überprüfen und
benennen.
[ ] Entscheidungen und Änderungen offen kommunizieren (nicht nur
„intern“).

13



Dieses Schutzkonzept gilt ausnahmslos für alle Menschen, die sich in unseren
Räumen aufhalten – unabhängig von ihrem Aufenthaltsstatus, ihrer Zugehörigkeit
zu bestimmten Szenen oder Gruppen, der Sprache, die sie sprechen, ihrem Alter,
ihrem Substanzkonsum, ihren körperlichen oder psychischen Voraussetzungen,
ihrer Geschlechtsidentität, ihrer sexuellen Orientierung oder irgendeiner anderen
Kategorie. Jede Person, die unsere Räume betritt, hat das Recht auf Schutz vor
Diskriminierung und Gewalt.

Gleichzeitig legen wir einen besonderen Fokus auf den Schutz von Personen, die
mehrfach und intersektional von Diskriminierung betroffen sind. Wir erkennen an,
dass queere Menschen, die zusätzlich von Rassismus, Ableismus, Klassismus oder
anderen Diskriminierungsformen betroffen sind, oft besonders vulnerable
Positionen einnehmen und besondere Schutzbedarfe haben. Unser Schutzkonzept
orientiert sich daher konsequent an den Bedürfnissen der Personen in
machtunterlegenen oder besonders verwundbaren Positionen unserer
Community.

Dies bedeutet auch, dass wir anerkennen: Wenn sich die in machtunterlegenen
oder besonders verwundbaren Positionen befindenden Personen sich sicher
fühlen können, profitieren davon alle. Wenn wir Strukturen schaffen, die Schwarze
trans* Personen schützen, schaffen wir Strukturen, die allen zugutekommen. Wenn
wir Barrieren für behinderte queere Menschen abbauen, machen wir unsere
Räume für alle zugänglicher.

3. Geltungsbereich und
Zielgruppen

Schutz für alle

Kein Sonderstatus für

„Insider“

Das Schutzkonzept gilt für alle, die den Raum nutzen –

unabhängig von Status, Zugehörigkeit oder Identität.

Fokus auf den Schutz der am stärksten marginalisierten

Personen.

Strukturen, die Schwarze trans* Personen schützen, kommen

allen zugute.

Kernprinzip Geltungsbereich 

14



Checkliste: Geltungsbereich klar machen 

[ ] Im Schutzkonzept klar formuliert: Geltung für alle anwesenden Personen.

[ ] In der Begrüßung und in Aushängen deutlich kommuniziert.

[ ] Keine „Zwei-Klassen-Logik“ zwischen Mitgliedern und Nicht-Mitgliedern.

[ ] Besonderer Fokus auf mehrfach marginalisierte Personen explizit

benannt.

 Praxisbeispiel: „Nur für Vereinsmitglieder“ 
                          
 Offiziell gilt ein Schutzkonzept nur für „Mitglieder“.
 Bei offenen Treffs werden Vorfälle mit Gästen nicht konsequent
bearbeitet, weil „sie ja nicht im Verein sind“.
Konsequente Anwendung bedeutet:

Klarstellen: Das Konzept gilt für alle, die unsere Räume
nutzen – auch Gäste, Begleitpersonen, Kooperationspartner.
Interventions- und Beschwerdemöglichkeiten unabhängig
vom Status sicherstellen.
Ausschlüsse und Konsequenzen auch gegenüber Nicht-
Mitgliedern konsequent umsetzen.

15



4. Partizipative Risiko- und
Bedarfsanalyse Wer fehlt, ist genauso

wichtig wie wer da ist

Muster statt Einzelfälle

anschauen

Eine wirksame Risikoanalyse kann nicht am Schreibtisch entwickelt werden. Sie

entsteht nur im echten Austausch mit den Menschen, die unsere Räume nutzen

oder nutzen möchten – oder eben nicht nutzen, und genau das ist ein wichtiger

Indikator. Wir führen diese Analyse daher regelmäßig, mindestens einmal jährlich,

gemeinsam mit Besucher*innen durch.

Die Leitfragen, die uns dabei leiten, sind bewusst einfach formuliert, zielen aber

auf komplexe Dynamiken ab: Wer kommt regelmäßig zu unseren Angeboten –

und mindestens genauso wichtig: Wer kommt nicht? Wenn wir feststellen, dass

bestimmte Gruppen fehlen oder unterrepräsentiert sind, was sagt uns das über

unsere Strukturen? Wer spricht in unseren Räumen viel, wer wenig? Wer wird

gehört, wessen Beiträge werden übergangen? Welche Konflikte tauchen immer

wieder auf? Gibt es Muster in den Auseinandersetzungen, die wir erleben?

Welche Räume oder Situationen werden von manchen Menschen gemieden? Was

macht diese Räume oder Situationen unsicher?

Ein konkretes Praxisbeispiel: In einem offenen queeren Treff fällt über mehrere

Monate auf, dass Queers of Colour zwar gelegentlich kommen, aber selten

wiederkommen oder sich kaum an Diskussionen beteiligen. In einem gezielten

Feedback-Gespräch, das sensibel moderiert wird, berichten mehrere von ihnen,

dass sie sich bei bestimmten politischen Themen – insbesondere wenn es um

Nahost-Konflikt, Polizeigewalt oder Migrationspolitik geht – nicht sicher fühlen,

ihre Perspektiven zu äußern. Sie haben die Erfahrung gemacht, dass ihre

Sichtweisen sofort hinterfragt, als „zu emotional" abgetan oder in lange,

zermürbende Debatten verwandelt werden, während weiße queere Personen

ihre politischen Meinungen unkommentiert äußern können.

Die Konsequenzen aus einem solchen Feedback müssen konkret sein: Wir

entwickeln klare Moderationsregeln für politische Diskussionen. Wir schaffen

expliziten Schutz vor Übergriffigkeit, indem Awareness-Personen geschult

werden, solche Dynamiken zu erkennen und zu unterbrechen. Wir überlegen, ob

es sinnvoll ist, getrennte Austauschformate anzubieten – sowohl reine Queers-

of-Colour-Räume als auch moderierte Formate, in denen weiße Queers gezielt an

ihrer Rolle in rassistischen Dynamiken arbeiten können.

16



[ ] Mindestens einmal pro Jahr eine strukturierte Reflexionsrunde.
[ ] Offene Fragen: Wer kommt? Wer fehlt? Wer spricht? Wer wird überhört?
[ ] Anonyme Rückmeldemöglichkeiten (z. B. Box, Online-Formular).
[ ] Feedback der am stärksten marginalisierten Gruppen gezielt einholen.
[ ] Konkrete Maßnahmen aus den Ergebnissen ableiten und umsetzen.

Praxisbeispiel: Fehlende Queers of Colour   
                          

 Über Monate fällt auf:
Queers of Colour tauchen auf,
nehmen selten an Diskussionen teil,
kommen oft nicht wieder.

In Feedback-Gesprächen berichten sie:
Politische Themen (Nahost, Polizei, Migration) sind nicht sicher
ansprechbar.
Ihre Perspektiven werden emotionalisiert, relativiert oder in
endlose Debatten gezogen.

Mögliche Konsequenzen:
Moderationsregeln für sensible politische Diskussionen.
Geschützte Austauschräume für Queers of Colour.
Reflexions- und Lernräume für weiße Queers zu Rassismus.
Awareness-Personen, die solche Dynamiken erkennen und
unterbrechen.

Analyse nicht „von oben“, sondern gemeinsam mit den
Menschen, die Räume nutzen – und denen, die fernbleiben.
Leicht zugängliche Fragen, die komplexe Muster sichtbar
machen.
Regelmäßigkeit (mindestens jährlich) statt einmalige Aktion.

Kernprinzip Risikoanalyse 

Checkliste: Risiko- und Bedarfsanalyse 

17



5. Prävention im Alltag – Konkrete
Praktiken
Ein Verhaltenskodex, der nur ausgehängt oder einmal verschickt wird, ist

bestenfalls ein symbolischer Akt. Er wird erst dann wirksam, wenn er aktiv

kommuniziert, regelmäßig besprochen und gemeinsam weiterentwickelt wird. Zu

Beginn jedes Treffens sollte es eine kurze Erinnerung an die grundlegenden

Vereinbarungen geben. Das muss nicht lang oder dozierend sein, aber es muss

regelmäßig passieren, damit neue Menschen informiert sind und alle anderen

erinnert werden.

5.1 Ein lebendiger Verhaltenskodex
Was gehört in einen solchen Verhaltenskodex? Neben den offensichtlichen

Punkten – keine körperliche oder sexualisierte Gewalt, kein Hass-Speech –

müssen wir vor allem die subtileren Grenzverletzungen benennen, die in queeren

Räumen häufig vorkommen und oft nicht als solche erkannt werden:

Ungefragte Fragen nach dem „echten Namen" einer trans* Person sind eine

Grenzverletzung. Sie signalisieren, dass der gewählte Name nicht als real

anerkannt wird. Kommentare über das „Passing" von trans* Personen – also

darüber, wie gut oder schlecht jemand als das Geschlecht gelesen wird, als das

die Person sich identifiziert – sind übergriffig. Sie reduzieren trans* Sein auf

Äußerlichkeiten und implizieren, dass es ein „richtiges" Aussehen gibt.

Sexualisierte Komplimente, selbst wenn sie „nett gemeint" sind, können in

queeren Räumen, die eigentlich Safer Spaces sein sollen, besonders verletzend

sein. Exotisierende oder rassistische Zuschreibungen wie „Du bist ja so

temperamentvoll" oder „Du siehst exotisch aus" sind Mikroaggressionen, die

Menschen of Colour auf stereotype reduzieren.

Weitere wichtige Punkte: Keine Annahmen über die Geschlechtsidentität oder

sexuelle Orientierung anderer Menschen treffen. Nicht davon ausgehen, dass

alle Menschen Berührungen mögen – immer fragen, bevor jemand umarmt wird.

Keine Substanzen ohne Nachfrage anbieten. Respektieren, wenn Menschen nicht

über bestimmte Themen sprechen möchten. Kein Fotografieren ohne

ausdrückliche Zustimmung aller abgebildeten Personen.

18



Kodex ist ein lebendiges Abkommen, kein Aushang zum
Übersehen.
Er benennt auch subtile Grenzverletzungen, nicht nur „krasse“
Übergriffe.
Er wird regelmäßig gemeinsam erinnert, erklärt und überarbeitet.

Kernprinzip Verhaltenskodex 

Checkliste: Lebendiger Kodex 

19

Praxisbeispiel: „Kodex? Den hab ich mal per Mail bekommen…“

Ein Verein hat einen umfangreichen Kodex als PDF verschickt.
 In der Praxis:

Neue Menschen kennen ihn nicht.
Langjährige Mitglieder haben ihn einmal gelesen
Bei Vorfällen wird er kaum zitiert oder genutzt.

Veränderung:
Zu Beginn jeder Veranstaltung: sehr kurze Erinnerung an 3–5
Kernpunkte.
Kodex sichtbar im Raum, in leicht verständlicher Sprache.
Jährliche Überarbeitung mit Besucher:innen.

[ ] Kurzvorstellung der wichtigsten Punkte zu Beginn jedes Treffs.
[ ] Sichtbarer Aushang / Handout in verständlicher Sprache.
[ ] Beispiele für typische Mikroaggressionen im eigenen Kontext benannt.
[ ] Jährliche Überarbeitung mit Community-Beteiligung.
[ ] Kodex als Bezugspunkt in Interventionen konkret verwendet.



Queer Constitution*

Wir behandeln jede Person im Raum mit Respekt, Würde,

Freundlichkeit und Höflichkeit. Dieser Raum soll für möglichst viele

Menschen ein guter Raum sein – wir achten darauf, dass wir gut mit

Menschen und Sachen umgehen.

Das bedeutet:

- In diesem Raum gilt das Recht der Humanität.

- Wir respektieren die Namen und Pronomen der Menschen.

- Wir respektieren das Selbstbestimmungsrecht.

- Wir stellen selbstgewählte Identifikationen nicht in Frage.

- Wir stellen Rassismus- und Diskriminierungserfahrungen 

nicht in Frage.

- Wir reflektieren unsere Privilegien und teilen diese so viel es geht.

- In diesem Raum gibt es keinen Platz für Menschenfeindlichkeit.

- In diesem Raum gibt es keinen Platz für Rassismus und 

jegliche Form von Diskriminierung.

- In diesem Raum gibt es keinen Platz für physische und psychische

Aggressionen.

*Dieses Leitbild wurden von Engagierten der Gruppe SPEKTRUM 2021 für den
Demokratiespace entworfen

20



5.2 Awareness-Strukturen, die
funktionieren

Awareness bedeutet wörtlich „Bewusstheit" oder „Aufmerksamkeit". In der Praxis

bedeutet es, dass bestimmte Personen eine besondere Verantwortung

übernehmen, den Raum aufmerksam zu beobachten, auf Dynamiken zu achten

und bei Bedarf zu intervenieren. Entscheidend ist: Awareness-Personen sollten

nicht erst tätig werden, wenn jemand sich beschwert. Sie haben die Aufgabe,

proaktiv hinzuschauen und einzugreifen, wenn sie Grenzverletzungen

beobachten.

Pro Treff oder Veranstaltung sollte es mindestens eine, besser zwei oder drei klar

benannte Awareness-Personen geben. Diese sollten für alle erkennbar sein –

durch Buttons, Armbänder, T-Shirts oder eine andere sichtbare Kennzeichnung.

Zu Beginn sollten sie sich kurz vorstellen. Awareness-Personen sollten so

positioniert sein, dass sie verschiedene Bereiche des Raumes im Blick haben.

Ein wichtiges Prinzip: Awareness interveniert auch ohne explizite Meldung. Ein

konkretes Beispiel: Eine politische Diskussion wird zunehmend hitzig. Eine

Person wird mehrfach unterbrochen, ihre Argumente werden nicht

aufgenommen, stattdessen wird über sie hinweg geredet. Die Awareness-Person

beobachtet das und interveniert moderierend, bevor die Situation eskaliert. Sie

kann zum Beispiel sagen: „Ich merke, dass hier gerade viel durcheinander geredet

wird. Können wir einen Moment pausieren und sicherstellen, dass alle zu Ende

sprechen können?" Das ist eine niedrigschwellige Intervention, die nicht

anklagend ist, aber die Dynamik unterbricht.

Awareness-Personen brauchen Schulung und Unterstützung. Sie sollten

verstehen, wie Macht und Diskriminierung funktionieren. Sie sollten in

Deeskalationstechniken geschult sein. Sie sollten wissen, wie sie mit betroffenen

Personen sprechen können, ohne sie zu retraumatisieren. Und sie sollten

regelmäßige Team-Reflexion haben, um ihre eigenen Grenzen zu wahren und aus

Erfahrungen zu lernen.

„Awareness ist da, bevor etwas passiert – und bleibt da, wenn es passiert ist.“ 

21



[ ] Pro Veranstaltung mind. 2 Awareness-Personen.
[ ] Vorstellung und Erklärungen zu Beginn.
[ ] Gut sichtbare Kennzeichnung.
[ ] Basisschulung zu Diskriminierung und Deeskalation.
[ ] Nachbesprechungen und emotionale Entlastung für das Awareness-Team.

EAuf einem Event gibt es offiziell ein Awareness-Team, aber:

Es stellt sich nicht vor.
Es gibt keine eindeutige Kennzeichnung.
Besucher*innen wissen nicht, wen sie ansprechen sollen.

Verbesserung:

Vorstellung zu Beginn (Name, Pronomen, Erkennungszeichen).
Sichtbare Kennzeichnung (Armband, Button, T-Shirt).
Klare Info: „Ihr könnt uns jederzeit ansprechen – auch nur, wenn
ihr euch unwohl fühlt.“

Awareness ist proaktive Achtsamkeit – nicht nur Krisenreaktion.
Zuständigkeiten sind klar benannt und sichtbar.
Awareness-Personen sind geschult, unterstützt und reflektiert.

Praxisbeispiel: Unsichtbare Awareness 

Kernprinzip Awareness 

Checkliste: Awareness-Strukturen

22



Die Art, wie wir miteinander sprechen, schafft Zugehörigkeit oder Ausschluss. In

queeren Räumen wird oft viel Wert auf „richtige" Begriffe gelegt, was einerseits

wichtig ist, andererseits aber auch ausschließend wirken kann. Wir müssen einen

Weg finden, der sowohl Sensibilität als auch Zugänglichkeit ermöglicht.

 

Keine Fachbegriffe ohne Erklärung verwenden. Wenn jemand von „cisnormativen

Strukturen" spricht und nicht alle im Raum wissen, was das bedeutet, entsteht

sofort eine Hierarchie zwischen denen, die es wissen, und denen, die sich nicht

trauen zu fragen. Besser: Begriffe einführen und erklären, ohne dass das belehrend

wirkt. Zum Beispiel: „Wenn ich von cisnormativ spreche, meine ich damit, dass

unsere Gesellschaft davon ausgeht, dass alle Menschen cis-geschlechtlich sind,

also dass ihre Geschlechtsidentität mit dem bei der Geburt zugewiesenen

Geschlecht übereinstimmt."

Kein Shaming bei „falschen" Begriffen. Menschen lernen unterschiedlich schnell,

haben unterschiedliche Zugänge zu Bildung und Information. Wenn jemand einen

Begriff verwendet, der als überholt oder verletzend gilt, kann das sanft korrigiert

werden, ohne die Person bloßzustellen. Wichtig ist die Unterscheidung: Macht

jemand einen ehrlichen Fehler aus Unwissenheit oder wiederholt jemand bewusst

verletzende Begriffe trotz Korrektur? Die Reaktion sollte entsprechend angepasst

sein.

Einladung zur Nachfrage ohne Bloßstellung. Es sollte normal sein, nachzufragen:

„Was bedeutet das?" „Kannst du das erklären?" „Ich kenne mich mit diesem Thema

nicht so aus, magst du mir helfen zu verstehen?" Eine Kultur des gemeinsamen

Lernens zu schaffen bedeutet, Unwissenheit nicht zu bestrafen, solange die

Bereitschaft zum Lernen da ist.

5.3 Sprache und Kommunikation
bewusst gestalten

Sprache kann Türen

öffnen

Kein Shaming bei

ehrlichen Fehler

23



[ ] Fachbegriffe nur nutzen, wenn sie notwendig sind – und dann erklären.
[ ] Unwissenheit nicht beschämen, sondern einladen zu lernen.
[ ] Bei diskriminierenden Begriffen: klar benennen + Alternativen anbieten.
[ ] Pronomen aktiv erfragen, nicht raten.
[ ] Korrekturen kurz, klar und ohne Drama formulieren.

 In einer Diskussionsrunde werden Begriffe wie „Cisnormativität“,

„internalisierte Transfeindlichkeit“ oder „Intersektionalität“

verwendet, ohne sie zu erklären.

 Neuen oder weniger akademisierten Personen fällt es schwer zu

folgen; sie beteiligen sich kaum.

Alternative Praxis:
Begriffe kurz und klar erklären, wenn sie eingeführt werden.

Nachfragen ausdrücklich erlauben: „Bitte sagt Bescheid, wenn

etwas unklar ist.“

Keine Abwertung, wenn jemand einen Begriff nicht kennt oder

veraltet spricht – wenn Bereitschaft zum Lernen da ist.

Begriffe erklären statt mit ihnen Macht auszuüben.
Fehler als Lernchancen behandeln – solange Lernbereitschaft
da ist.
Nachfragen ermöglichen, ohne Bloßstellung.

Praxisbeispiel: Fachsprache als
Ausschlussmechanismus 

Checkliste: Sprachliche Sensibilität 

Kernprinzip Sprache

24



5.4 Räume und Infrastruktur
durchdacht gestalten

Die physische Gestaltung unserer Räume ist nicht neutral. Sie sendet Botschaften

darüber aus, wer willkommen ist und wer mitgedacht wurde. Rückzugsräume

sollten verfügbar sein, ohne dass Menschen sich dafür rechtfertigen müssen.

Nicht alle Menschen sind zu jedem Zeitpunkt in der Lage, in großen Gruppen zu

sein. Manche brauchen zwischendurch Ruhe, Stille, einen Moment für sich. Das

muss möglich sein, ohne dass gefragt wird „Warum gehst du denn weg?" oder dass

Menschen das Gefühl haben, sich erklären zu müssen.

Sitzmöglichkeiten für unterschiedliche Körper und Bedürfnisse: Nicht nur Stühle in

einer Standardhöhe, sondern auch Sitzmöglichkeiten, die unterschiedliche

Körpergrößen, Bewegungseinschränkungen und Komfortbedürfnisse

berücksichtigen. Sitzsäcke, Matten, verschiedene Stuhlhöhen, Möglichkeiten zum

Anlehnen. Menschen sollten selbst entscheiden können, wie sie ihren Körper im

Raum positionieren.

Ein sensibler Umgang mit Alkohol und anderen Substanzen ist wichtig. Nicht alle

queeren Menschen trinken Alkohol, und es sollte niemals ein sozialer Druck

entstehen, mitzutrinken. Gleichzeitig können wir anerkennen, dass

Substanzkonsum für manche Menschen Teil ihrer Selbstfürsorge oder ihres

sozialen Lebens ist, ohne dass wir das moralisieren. Es sollte immer auch

attraktive alkoholfreie Getränke geben, und Nüchternheit sollte genauso

selbstverständlich sein wie Konsum.

Barrierefreiheit ernst nehmen bedeutet mehr als einen Rollstuhl-Zugang. Es

bedeutet auch: Sind Toiletten barrierefrei? Gibt es Ruhezonen für reizüberflutete

Menschen? Sind Informationen in verschiedenen Formaten verfügbar? Ist die

Beleuchtung anpassbar? Wird bei Veranstaltungen auf Lautstärke geachtet?

„Nicht alle können in jedem Moment im Mittelpunkt des Raums sein – 
und das müssen sie auch nicht.“ 

25



[ ] Rückzugsraum ohne Rechtfertigungszwang.

[ ] Unterschiedliche Sitz- und Stehmöglichkeiten.

[ ] Mindestens ein barrierearmer/ -freier Zugang und WC.

[ ] Deutlich sichtbare Hinweise zu alkoholfreien Angeboten.

[ ] Info zum Umgang mit Substanzen klar und nicht moralisierend.

Ein Raum besteht aus:

einer lauten, vollen Haupthalle,

engen Stuhlreihen,

keiner ruhigen Ecke.

Neurodivergente, ängstliche oder reizempfindliche Personen brechen

früher ab oder kommen gar nicht.

Veränderung:
Ruhebereich definieren (z. B. Nebenraum, abgegrenzte Ecke, klare

Beschilderung).

Unterschiedliche Sitzmöglichkeiten (Stühle, Sofas, Sitzsäcke)

anbieten.

Licht und Lautstärke bewusst gestalten und ggf. reduzierbare

Optionen schaffen.

Räume senden Botschaften darüber, wer mitgedacht wurde.
Rückzug, Flexibilität und Barrierefreiheit sind kein Luxus,
sondern Grundlage.
Substanzkonsum sensibel, nicht moralistisch handhaben.

Praxisbeispiel: Fachsprache als
Ausschlussmechanismus 

Checkliste: Raum & Infrastruktur 

Kernprinzip Raumgestaltung 

26



Schritt 1: Die Situation entschärfen und Sicherheit herstellen

Wenn eine Grenzverletzung beobachtet wird oder gemeldet wird, ist der erste

Schritt immer: die unmittelbare Situation entschärfen und Sicherheit für die

betroffene Person herstellen. Das bedeutet nicht zwangsläufig, dass sofort eine

große Auseinandersetzung geführt werden muss. Manchmal ist es wichtiger, erst

einmal die Dynamik zu unterbrechen.

Das kann sehr unterschiedlich aussehen: Bei einer lautstarken

Auseinandersetzung kann es bedeuten, dazwischen zu gehen und zu sagen: „Stop,

wir machen hier gerade eine Pause." Bei einer subtileren Grenzverletzung kann es

bedeuten, das Thema zu wechseln oder die Aufmerksamkeit umzulenken. Bei einer

körperlichen Grenzüberschreitung bedeutet es, körperlich dazwischen zu gehen

und räumliche Distanz herzustellen.

Schritt 2: Die betroffene Person unterstützen
Nach der unmittelbaren Intervention ist es wichtig, sich der betroffenen Person

zuzuwenden. Das sollte wenn möglich in einem ruhigeren, geschützteren Rahmen

geschehen. Die Awareness-Person oder eine andere Unterstützungsperson sollte

signalisieren: „Ich glaube dir. Ich nehme ernst, was passiert ist. Was brauchst du

jetzt?"

Manche Menschen brauchen erst einmal Raum, um zu verarbeiten, was passiert

ist. Andere wollen sofort handeln. Wieder andere möchten einfach nur, dass

jemand da ist. Es gibt kein „richtiges" Verhalten nach einer Grenzverletzung. Die

Aufgabe der unterstützenden Person ist es, den Bedürfnissen der betroffenen

Person zu folgen, nicht eigene Vorstellungen davon durchzusetzen, wie jemand

reagieren „sollte".

Praktisch kann das bedeuten: Einen ruhigen Raum anbieten, in dem die betroffene

Person sich zurückziehen kann. Fragen, ob die Person etwas trinken möchte oder

ob ihr kalt oder warm ist – körperliche Bedürfnisse werden in Stresssituationen oft

wichtiger. Anbieten, aber nicht aufdrängen: „Möchtest du, dass ich bei dir bleibe,

oder möchtest du lieber allein sein? Soll ich eine bestimmte andere Person

holen?" Die betroffene Person entscheidet, was sie braucht.

 

6. Intervention – Wenn Grenzen
verletzt werden

Erst Sicherheit,
dann Klärung 

27



Wichtig ist auch: Die betroffene Person sollte nicht gedrängt werden, sofort alle

Details zu erzählen oder Entscheidungen zu treffen. Sätze wie „Was genau ist

passiert?" oder „Willst du, dass wir die Person rausschmeißen?" können in diesem

Moment überfordernd sein. Besser ist es, zunächst Stabilität und Sicherheit

anzubieten und der betroffenen Person Zeit zu geben.

Schritt 3: Wünsche und Bedürfnisse der betroffenen Person klären

Wenn die betroffene Person bereit ist – und das kann unmittelbar danach sein

oder auch erst Stunden oder Tage später – sollte in Ruhe geklärt werden, was sie

sich wünscht. Dieser Schritt erfordert besondere Sensibilität, denn betroffene

Personen stehen oft unter enormem Druck: Sie haben gerade eine

Grenzverletzung erlebt und sollen nun „vernünftige" Entscheidungen treffen über

das weitere Vorgehen.

Es ist wichtig, der betroffenen Person zu vermitteln, dass ihre Wünsche zählen,

aber dass sie auch nicht die alleinige Last tragen muss, zu entscheiden, was

passiert. Manchmal hilft es, verschiedene Möglichkeiten aufzuzeigen: „Wir könnten

ein Gespräch mit der anderen Person führen. Wir könnten die Person bitten zu

gehen. Wir könnten erst einmal gar nichts machen und dir Zeit geben zu überlegen.

Was fühlt sich für dich am stimmigsten an?"

Manche betroffene Personen möchten eine direkte Klärung mit der Person, die die

Grenze verletzt hat. Andere möchten keinen Kontakt, aber wünschen sich, dass

Konsequenzen gezogen werden. Wieder andere möchten einfach nur, dass die

Situation anerkannt wird, und brauchen keine weiteren Schritte. All das ist legitim.

Es gibt keine „richtige" Art, mit einer Grenzverletzung umzugehen.

Gleichzeitig müssen wir anerkennen, dass es manchmal Grenzen gibt bei der

Umsetzung von Wünschen. Wenn eine betroffene Person beispielsweise sagt „Ich

möchte, dass nichts passiert", aber die Grenzverletzung war massiv und gefährdet

die Sicherheit anderer Menschen, dann haben wir als Awareness-Team oder als

Organisationsstruktur auch eine Verantwortung gegenüber der gesamten

Community. In solchen Fällen ist es wichtig, transparent zu kommunizieren: „Wir

verstehen deinen Wunsch und respektieren ihn. Gleichzeitig haben wir auch eine

Verantwortung dafür, dass dieser Raum für alle sicher ist. Können wir gemeinsam

überlegen, wie wir beides berücksichtigen können?"

Erst Sicherheit,
dann Klärung 

28



Schritt 4: Konsequenzen klar und verbindlich umsetzen

Konsequenzen müssen dem Ausmaß der Grenzverletzung angemessen sein und

sollten transparent kommuniziert werden – sowohl gegenüber der betroffenen

Person als auch gegenüber der Person, die die Grenze verletzt hat, und je nach

Situation auch gegenüber der Community.

Es ist wichtig zu verstehen: Konsequenzen sind nicht Strafe oder Rache. Sie dienen

dem Schutz der betroffenen Person, der Verantwortungsübernahme der

handelnden Person und der Sicherheit der Community als Ganzes. Konsequenzen

können sehr unterschiedlich aussehen, abhängig von der Situation:

Bei einer erstmaligen, „kleineren" Grenzverletzung – etwa eine problematische

Formulierung, die aus Unwissenheit kam – kann die Konsequenz ein klärendes

Gespräch sein, in dem deutlich gemacht wird, warum die Aussage verletzend war

und was in Zukunft anders laufen muss. Bei wiederholten Mikroaggressionen oder

einem Muster von grenzverletzendem Verhalten trotz vorheriger Gespräche kann

ein zeitlich begrenzter Ausschluss angemessen sein: „Du kannst in den nächsten

drei Monaten nicht zu unseren Treffen kommen. In dieser Zeit erwarten wir, dass

du dich mit dem Thema auseinandersetzt. Danach können wir über eine Rückkehr

sprechen."

Bei massiven Grenzverletzungen – körperliche oder sexualisierte Gewalt, bewusste

und wiederholte trans*feindliche, rassistische oder andere diskriminierende

Übergriffe – kann und muss die Konsequenz ein dauerhafter Ausschluss sein. Es ist

wichtig, dass wir als queere Räume nicht in die Falle tappen, Täter*innen zu

schützen, nur weil sie auch queer sind oder „zur Community gehören".

Ein konkretes Praxisbeispiel: Eine Person äußert trans*feindliche Aussagen in

einem Gespräch. Sie behauptet etwa, trans* Frauen seien „eigentlich Männer"

oder dass trans* Kinder „zu jung seien, um das zu wissen". Die Awareness-Person

greift sofort ein, unterbricht das Gespräch und macht klar: „Stop. Das sind

trans*feindliche Aussagen und die akzeptieren wir hier nicht." Die trans* Personen

im Raum werden geschützt, indem die Situation gestoppt wird. Danach folgt ein

Gespräch mit der Person, die die Aussagen getätigt hat – aber nicht in

Anwesenheit der betroffenen trans* Personen. Es ist nicht die Aufgabe von trans*

Menschen, Bildungsarbeit zu leisten oder geduldig zu erklären, warum ihre

Existenz legitim ist. 

Erst Sicherheit,
dann Klärung 

29



Wenn die Person einsichtig ist, sich entschuldigt und bereit ist zu lernen, kann es

eine Konsequenz sein, dass sie aufgefordert wird, sich eigenständig weiterzubilden

und beim nächsten Mal nicht mehr dabei zu sein, wenn sie nicht bereit ist, trans*

Menschen zu respektieren. Wenn die Person nicht einsichtig ist oder argumentiert,

sie habe ja „nur ihre Meinung" geäußert, ist ein Ausschluss angemessen.

Trans*feindlichkeit ist keine Meinung, sondern Diskriminierung.

Schritt 5: Nachbereitung und langfristige Fürsorge

Intervention endet nicht mit der unmittelbaren Reaktion. Nachbereitung ist ein

wesentlicher Teil des Prozesses und wird oft vernachlässigt. Betroffene Personen

brauchen möglicherweise weiterhin Unterstützung, auch Tage oder Wochen nach

dem Vorfall. Es sollte selbstverständlich sein, nachzufragen: „Wie geht es dir?

Brauchst du noch etwas? Fühlst du dich sicher, wenn du wiederkommst?"

Auch für die Awareness-Personen und das Organisationsteam ist Nachbereitung

wichtig. Interventionen sind emotional belastend, auch für diejenigen, die

unterstützen. Es sollte Raum für Reflexion geben: Was ist gut gelaufen? Was hätten

wir anders machen können? Wie geht es uns selbst mit der Situation? Diese

Reflexion dient nicht nur der Selbstfürsorge, sondern auch dem Lernen. Jede

Intervention ist eine Gelegenheit, unsere Praxis zu verbessern.

Manchmal ist es auch wichtig, die Community als Ganzes einzubeziehen –

besonders wenn ein Vorfall größere Auswirkungen hatte oder wenn Menschen sich

unsicher fühlen. Das kann bedeuten, beim nächsten Treffen transparent zu

kommunizieren: „Bei unserem letzten Treffen gab es einen Vorfall. Wir haben

reagiert und möchten euch mitteilen, welche Konsequenzen wir gezogen haben,

ohne dabei Details preiszugeben, die die Privatsphäre der Betroffenen verletzen

würden." Diese Transparenz schafft Vertrauen: Menschen sehen, dass das

Schutzkonzept nicht nur auf dem Papier existiert, sondern tatsächlich gelebt wird.

Erst Sicherheit,
dann Klärung 

30



[ ] Situation stoppen / entschärfen.

[ ] Betroffene Person(en) ansprechen und unterstützen.

[ ] Bedürfnisse der Betroffenen erfragen (Zeit lassen).

[ ] Mögliche Konsequenzen besprechen und transparent umsetzen.

[ ] Nachbesprechung im Team und ggf. mit der Community.

Zuerst Sicherheit herstellen, dann analysieren.
Betroffene im Zentrum, nicht die Perspektive der handelnden
Person.
Konsequenzen dienen Schutz und Verantwortung, nicht
Rache.
Nachbereitung ist Teil der Intervention.

Checkliste: Schritte bei Grenzverletzungen 

Kernprinzip Intervention

31



7. Beschwerdestrukturen –
Zugänglich und niedrigschwellig

Beschwerdestrukturen müssen so gestaltet sein, dass sie tatsächlich genutzt

werden können. Zu oft scheitert es daran, dass die Hürden zu hoch sind: Menschen

wissen nicht, wie sie eine Beschwerde einreichen können, haben Angst vor

Konsequenzen, fühlen sich nicht ernst genommen oder haben bereits die

Erfahrung gemacht, dass nichts passiert, wenn sie sich beschweren.

Anonymität muss möglich sein.:Nicht alle Menschen können oder wollen sich mit

ihrem Namen zu erkennen geben, wenn sie eine Beschwerde einreichen. Das kann

verschiedene Gründe haben: Angst vor Repression, Scham, das Bedürfnis nach

Schutz der eigenen Privatsphäre, oder die Sorge, dass die Beschwerde nicht ernst

genommen wird, wenn klar ist, wer sie eingereicht hat. Wir müssen Wege schaffen,

wie anonyme Beschwerden eingereicht werden können – etwa über verschlüsselte

E-Mail-Adressen, anonyme Briefkästen oder sichere Online-Formulare.

Keine Fristen für Beschwerden: Traumatische Erlebnisse brauchen Zeit zum

Verarbeiten. Manche Menschen brauchen Tage, Wochen oder sogar Monate, bis sie

in der Lage sind, über eine Grenzverletzung zu sprechen. Wenn wir Fristen setzen

wie „Beschwerden müssen innerhalb von 48 Stunden eingereicht werden",

schließen wir Menschen aus, die aus nachvollziehbaren Gründen nicht sofort

handeln können. Natürlich kann es sein, dass eine Beschwerde, die sehr spät

kommt, schwieriger zu bearbeiten ist – etwa weil Erinnerungen verblasst sind oder

weil die beschuldigte Person nicht mehr erreichbar ist. Aber das ist kein Grund,

Beschwerden grundsätzlich auszuschließen.

Kein Beweiszwang: Eine der schmerzhaftesten Erfahrungen für betroffene

Personen ist es, wenn ihre Aussagen in Frage gestellt werden und sie „beweisen"

müssen, dass etwas passiert ist. Besonders bei Grenzverletzungen, die subtil sind

oder keine äußeren „Spuren" hinterlassen – Mikroaggressionen, verbale Übergriffe,

emotionale Manipulation – gibt es oft keine „Beweise" im klassischen Sinne.

Unsere Grundhaltung muss sein: Wir glauben der betroffenen Person. Das

bedeutet nicht, dass wir keine Gespräche mit der beschuldigten Person führen

oder dass automatisch die härtesten Konsequenzen folgen. Aber es bedeutet, dass

die Aussage der betroffenen Person der Ausgangspunkt ist, nicht etwas, das erst

einmal angezweifelt wird.

„Beschwerden sind kein Angriff – sie sind ein Zeichen von Vertrauen.“ 

32



[ ] Anonyme Kanäle (Box, Mail, Formular) vorhanden.

[ ] Keine Fristsetzung für Beschwerden.

[ ] Klar geregelt: Wer liest, wer bearbeitet, wer entscheidet?

[ ] Rückmeldung an Beschwerdeführende (soweit möglich und

gewünscht).

[ ] Dokumentation (anonymisiert) zur Auswertung und

Weiterentwicklung.

  Eine Gruppe sagt stolz: „Es gibt bei uns keine
Beschwerden.“  
In Gesprächen fällt jedoch auf:

Menschen haben Angst vor Gegenreaktionen.
Sie glauben nicht, dass sich etwas ändert.
Es ist unklar, wo und wie man sich beschweren kann.

Veränderung:
Anonyme Beschwerdebox + Online-Formular einführen.
Öffentlich sagen: „Wir wollen Beschwerden – sie helfen
uns besser zu werden.“
Standard: kurze Rückmeldung, dass eine Beschwerde
eingegangen ist und bearbeitet wird.

Beschwerden müssen anonym, fristlos und ohne
Beweislast möglich sein.
Jede Beschwerde verdient eine Reaktion – auch
wenn nicht alles geklärt werden kann.
Transparenz darüber, wer Beschwerden liest und was
damit passiert.

Checkliste: Beschwerdestrukturen 

Kernprinzip Beschwerdewege 

Praxisbeispiel: „Wir haben ja nie Beschwerden…“

Praktisch heißt das: Wenn jemand sich beschwert, reagieren wir. Wir nehmen die

Beschwerde ernst, wir sprechen mit der betroffenen Person, wir klären die

Situation so gut wie möglich, und wir ziehen Konsequenzen. Auch wenn wir nicht

alle Details klären können, auch wenn es Aussage gegen Aussage steht, haben wir

eine Verantwortung zu handeln. Manchmal bedeutet das, vorsichtige

Konsequenzen zu ziehen: etwa die beschuldigte Person im Blick zu behalten,

Awareness verstärkt auf bestimmte Dynamiken achten zu lassen, oder präventiv

mit der Person zu sprechen.

33



8. Qualifizierung und
Selbstreflexion –
 Ein fortlaufender Prozess

Awareness-Arbeit ist anspruchsvoll. Sie erfordert emotionale Intelligenz, die

Fähigkeit, komplexe Machtverhältnisse zu erkennen, Deeskalationstechniken,

Kommunikationsfähigkeiten und die Bereitschaft, die eigenen Privilegien und

blinden Flecken kontinuierlich zu reflektieren. Niemand bringt all das einfach so

mit. Awareness-Arbeit bedeutet daher immer auch: Lernen, Fehler machen,

Verantwortung übernehmen.

Lernen ist ein kontinuierlicher Prozess. Menschen, die Awareness-Aufgaben

übernehmen, brauchen Schulung – nicht nur einmal am Anfang, sondern

regelmäßig. Diese Schulungen sollten verschiedene Themen abdecken: Wie

funktionieren Diskriminierung und Machtverhältnisse? Wie erkenne ich

Grenzverletzungen, auch wenn sie subtil sind? Wie führe ich Gespräche mit

betroffenen Personen, ohne sie zu retraumatisieren? Wie interveniere ich, ohne

die Situation zu eskalieren? Wie sorge ich für mich selbst in dieser emotional

belastenden Arbeit?

Idealerweise werden solche Schulungen von Menschen durchgeführt, die selbst

marginalisierte Positionen einnehmen und über professionelle Expertise verfügen.

Eine Schulung zum Thema Rassismus sollte von Schwarzen Menschen oder People

of Colour geleitet werden. Eine Schulung zum Thema Trans*feindlichkeit sollte von

trans* Personen geleitet werden. Das ist nicht nur eine Frage der Authentizität,

sondern auch der Verantwortung: Awareness-Arbeit sollte nicht bedeuten, dass

privilegierte Menschen sich auf Kosten marginalisierter Menschen „weiterbilden",

sondern dass wir gezielt diejenigen unterstützen und honorieren, die die Expertise

haben.

Fehler machen gehört zum Prozess. Niemand, der Awareness-Arbeit macht, wird

alles richtig machen. Wir werden Situationen falsch einschätzen. Wir werden Dinge

übersehen. Wir werden manchmal überreagieren oder zu zögerlich sein. Wir

werden unsere eigenen Privilegien nicht erkennen und dadurch andere verletzen.

Das ist schmerzhaft, aber unvermeidlich. Entscheidend ist, wie wir mit diesen

Fehlern umgehen.

 

 34



Verantwortung übernehmen bedeutet: Fehler anerkennen, ohne uns in

Selbstmitleid zu verlieren. Uns entschuldigen, ohne Rechtfertigungen zu suchen.

Konkrete Schritte unternehmen, um es beim nächsten Mal besser zu machen. Und

vor allem: Nicht von den Menschen, die wir verletzt haben, zu erwarten, dass sie

uns trösten oder uns sagen, dass es „schon okay" ist. Fehler gehören zum

Lernprozess, aber die Verantwortung dafür tragen wir selbst.

Selbstreflexion muss strukturell verankert sein. Es reicht nicht, dass Awareness-

Personen „ab und zu mal" über ihre Arbeit nachdenken. Es braucht regelmäßige

Reflexionsräume: Supervision, kollegiale Fallbesprechungen, Teamtreffen, in

denen nicht nur organisatorische Fragen geklärt werden, sondern in denen

tatsächlich Raum ist für ehrliches Feedback, für das Teilen von Unsicherheiten, für

das Benennen von Überforderung.

Diese Reflexionsräume sollten auch dafür genutzt werden, die eigenen Privilegien

und Positionen zu reflektieren. Welche Menschen sind in unserem Awareness-

Team? Welche Perspektiven fehlen? Haben wir ein rein weißes Team, das über

Rassismus intervenieren soll? Besteht unser Team nur aus cis-Personen, die

trans*feindliche Übergriffe bearbeiten sollen? Haben wir nur nicht-behinderte

Menschen, die über Ableismus sprechen? Diese Fragen sind unangenehm, aber

notwendig. Und manchmal bedeutet die Antwort, dass wir aktiv daran arbeiten

müssen, unser Team diverser zu gestalten – nicht durch Tokenismus, sondern

durch echte Machtteilung.

Awareness- und Schutzarbeit braucht kontinuierliche
Weiterbildung.
Fehler passieren – entscheidend ist der Umgang
damit.
Reflexionsräume müssen strukturell verankert sein,
nicht vom „guten Willen“ abhängen.

Kernprinzip Lernen 

35



Praxisbeispiel: Überforderte Awareness

Ein Awareness-Team erlebt mehrere belastende Situationen

hintereinander:

Es gibt keinen Raum, das gemeinsam zu besprechen.

Einzelne ziehen sich erschöpft zurück.

Strukturen werden nicht angepasst.

Alternative Praxis:
Regelmäßige Supervision oder kollegiale Fallbesprechungen

einführen.

Belastung und Grenzen offen besprechen.

Aufgaben im Team neu verteilen und bei Bedarf Personen

nachschulen oder ergänzen.

Checkliste: Qualifizierung & Reflexion

[ ] Regelmäßige Schulungen zu Diskriminierung, Deeskalation,

Kommunikation.

[ ] Angebotsstruktur: Supervision / Reflexionsrunden für Awareness-Team.

[ ] Aktive Diversitätsentwicklung im Team (keine rein weißen/cis Teams für

Rassismus/Transfeindlichkeit).

[ ] Fehlerkultur: Entschuldigungen ohne Rechtfertigungen.

[ ] Keine Erwartung, dass Betroffene „Tröstarbeit“ für das Team leisten.

36



9. Monitoring und
Weiterentwicklung – 
Ein lebendiges Konzept

Ein Schutzkonzept ist niemals „fertig". Die Bedürfnisse von Communities

verändern sich, gesellschaftliche Diskurse entwickeln sich weiter, neue

Herausforderungen entstehen. Ein wirksames Schutzkonzept muss daher lebendig

sein, sich anpassen und weiterentwickeln können.

Jährliche Auswertung als Standard etablieren. Mindestens einmal im Jahr sollte

eine umfassende Auswertung stattfinden: Wie viele Beschwerden gab es? Welche

Arten von Grenzverletzungen sind aufgetreten? Gibt es Muster – bestimmte

Situationen, die immer wieder problematisch sind? Welche Interventionen haben

gut funktioniert, welche nicht? Wer nimmt unsere Angebote wahr, wer nicht? Diese

Auswertung sollte partizipativ gestaltet werden, also unter Einbeziehung der

Menschen, die unsere Räume nutzen.

Datenerhebung braucht dabei Sensibilität. Wir wollen verstehen, was passiert,

aber wir wollen nicht Menschen katalogisieren oder ihre Identitäten für

statistische Zwecke instrumentalisieren. Anonymität und Datenschutz müssen

gewährleistet sein. Und wir müssen immer fragen: Zu welchem Zweck erheben wir

diese Daten? Wie nutzen wir sie, um unsere Arbeit zu verbessern?

Anpassung an neue Bedarfe. Die jährliche Auswertung sollte konkrete

Konsequenzen haben. Wenn wir feststellen, dass bestimmte Gruppen

systematisch fehlen, müssen wir uns fragen: Warum? Was können wir ändern?

Wenn bestimmte Arten von Grenzverletzungen zunehmen, brauchen wir vielleicht

zusätzliche Schulungen oder klarere Regelungen. Wenn unsere Awareness-

Strukturen überfordert sind, brauchen wir vielleicht mehr Personen oder andere

Unterstützungsformen.

Diese Anpassungen sollten nicht top-down entschieden werden, sondern im

Dialog mit der Community. Das kann bedeuten: offene Feedback-Runden,

anonyme Umfragen, gezielte Gespräche mit Menschen, die sich zurückgezogen

haben oder kritisches Feedback geäußert haben. Es bedeutet auch, Macht

abzugeben: Nicht das Orga-Team entscheidet allein, was „richtig" ist, sondern wir

entwickeln gemeinsam weiter.

„Ein Schutzkonzept, das sich nicht verändert, passt irgendwann nicht mehr zu der
Community, die es schützen soll.“ 

37



Transparente Kommunikation über Veränderungen. Wenn wir unser Schutzkonzept

anpassen, sollte das transparent kommuniziert werden. Menschen sollten wissen:

Was hat sich geändert? Warum? Was bedeutet das konkret? Diese Kommunikation

sollte niedrigschwellig sein – nicht ein zehn-seitiges Dokument, das niemand liest,

sondern klare, verständliche Information in verschiedenen Formaten: mündlich

bei Treffen, schriftlich in einfacher Sprache, vielleicht auch visuell aufbereitet.

Regelmäßige Erinnerung daran, dass das Konzept existiert und lebt. Es reicht nicht,

ein Schutzkonzept einmal zu verabschieden und dann in der Schublade liegen zu

lassen. Es muss regelmäßig sichtbar gemacht werden: „Hey, wir haben ein

Schutzkonzept, und das sind die Änderungen, die wir dieses Jahr vorgenommen

haben. Das sind die Menschen, die für Awareness zuständig sind. So könnt ihr euch

beschweren, wenn etwas nicht gut läuft."

Feedback aktiv einfordern statt nur passiv zu warten. Viele Menschen werden sich

nicht von selbst melden, auch wenn sie etwas zu sagen hätten. Wir müssen

proaktiv Räume schaffen, in denen Feedback möglich ist: Feedback-Boxen,

anonyme Online-Formulare, moderierte Feedback-Runden, Einzelgespräche mit

Menschen, die wir länger nicht gesehen haben. Und wenn wir Feedback bekommen

– besonders kritisches Feedback – müssen wir es ernst nehmen, auch wenn es

wehtut.

Ein Schutzkonzept ist ein Prozessdokument, kein
Abschlussbericht.
Regelmäßige Auswertung, Anpassung und
Kommunikation sind Teil des Konzepts.
Feedback aktiv einholen, nicht nur passiv abwarten.

Kernprinzip Weiterentwicklung 

38



Praxisbeispiel: Überforderte Awareness

Ein Schutzkonzept wurde vor drei Jahren erarbeitet:

Es liegt als PDF auf der Website.

Kaum jemand kennt die Inhalte.

Es wurde nie evaluiert oder angepasst.

Veränderung:
Jährliche Auswertung: Was ist passiert? Was hat funktioniert?

Was nicht?

Eine öffentliche Kurzinfo: „Was wir dieses Jahr am

Schutzkonzept geändert haben.“

Feedbackrunden mit Community und gezielte Gespräche mit

marginalisierten Gruppen.

[ ] Jährlicher Auswertungstermin im Kalender verankert.

[ ] Anonymisierte Auswertung von Beschwerden, Vorfällen, Rückmeldungen.

[ ] Anpassungen werden dokumentiert und transparent kommuniziert.

[ ] Feedbackkanäle aktiv bewerben („Wir wollen eure Rückmeldungen“).

[ ] Schutzkonzept in Einführungen / Plena regelmäßig erwähnen.

Checkliste: Monitoring & Weiterentwicklung

39



Dieses Schutzkonzept ist ein Versprechen und eine Einladung. Ein Versprechen,

dass wir alles in unserer Macht Stehende tun werden, um sichere(re) Räume zu

schaffen. Eine Einladung an alle, die diese Räume nutzen, sich zu beteiligen,

mitzugestalten, kritisch zu bleiben und gemeinsam zu lernen. Sicherheit ist kein

Zustand, den wir erreichen und dann abhaken können. Sicherheit ist eine Praxis,

die wir jeden Tag neu erschaffen – gemeinsam, solidarisch, mit Fehlern und mit

Hoffnung.

Ein ganz herzlicher Dank gilt allen, die dieses Schutzkonzept möglich gemacht

haben – allen, die ihre Ideen, Gedanken, ihr Wissen und ihre Erfahrungen

eingebracht haben. Dieses Konzept ist kein Produkt einzelner Personen, sondern

das Ergebnis vieler Gespräche, gemeinsamer Reflexionen, geteilter Geschichten

und kritischer Rückmeldungen.

Wir danken außerdem all den Menschen, die zu diesen Themen forschen,

schreiben, sprechen und veröffentlichen – in Handreichungen, Büchern, Podcasts,

Workshops und Artikeln. Eure Arbeit bildet das Fundament, auf dem wir hier

aufbauen, und sie stärkt uns darin, Diskriminierung klar zu benennen und

solidarische Praxen zu entwickeln.

Ein besonderer Dank geht an alle, die den Demokratiespace genutzt haben und

diesen Ort zu einem besonderen Raum des Respekts, der Verbundenheit und der

Freude gemacht haben. Jede Veranstaltung, jeder Austausch, jedes Lachen und

jedes Konfliktgespräch hat diesen Raum geprägt und mit Bedeutung gefüllt.

Gleichzeitig müssen wir eine schmerzliche Entscheidung mitteilen: Den

Demokratiespace in seiner jetzigen Form können wir aus finanziellen Gründen nur

noch bis Ende Januar 2026 weiterführen. Wir bedauern das sehr. Wir stehen

jedoch bereits in anderen Räumen zur Verfügung, die wir gemeinsam mit euch

füllen und hoffentlich ebenso lebendig und unterstützend gestalten können.

Wir freuen uns darauf, mit euch zusammen weiterhin Räume zu schaffen – in

unseren Einrichtungen und im öffentlichen Raum –, die zu Respekträumen für viele

werden: Orte, an denen unterschiedliche Erfahrungen Platz haben,

Diskriminierung klar benannt wird und solidarisches Miteinander gelebt werden

kann.

Schlussätze und Dankesworte

40




